张良说这话,就是试探高祖,发现他果然不相信臣子。因为汉高 祖听了这话, 当时的反应就是, 他们要造反, 该怎么处理。他的 反应不是说,不可能,他们跟我打天下,都是我的兄弟,不可能 诰反。所以, 张良一看汉高祖的反应, 就知道他这人是不能追随 长久的。这个时候,他就推说自己身体不好,要炼丹,不能再给 朝廷做事了。他"不事王侯,高尚其事",就是以炼丹为借口, 这是张良。还有一个故事我很喜欢, 讲的是汉宣帝的老师疏广。 汉宣帝登基后, 疏广就跟他说, 我年纪大了, 不能再继续教导你 了, 也不能再给朝廷做事了。汉宣帝为了感谢他, 赏了很多黄金, 他就离开朝廷了。后来,接替他位置的是萧望之,萧望之贪恋权 位,后来就被杀了。疏广到了乡下,他的做法却是把黄金分给乡 亲们, 共同享受。有人问他, 你有这么多黄金, 为什么不留给你 的子女,让他们买田置地? 疏广说,我要是把黄金留给他们,就 是让他们做寄生虫,这对他们有害,不利于他们自力更生。可见, 他把黄金散尽,大家都赞美他,能够用这些黄金保全性命干乱世, 这也是"高尚其事"。

第二种人,本来"不事王侯",不是在朝廷做官,也"高尚其事"。如陶渊明,做过小官,但很快离开官位,不为五斗米折腰。魏晋时候的陶弘景,在深山里炼丹,梁武帝还来拜访他,问他一些政事,他也告诉人家,故人称"山中宰相"。还有庄子,宋国找他做宰相,他拒绝了,他没有从政,但他写的书流传到今天,也是"高尚其事"。这些都是从来没有参加政务而"高尚其事"的人。

还有第三种, 他在整治的过程中, 本人要"高尚其事", 不

能趁整治时,自己贪污、拿好处。他自己要置身事外,才能客观 地把旧制度整顿好。如果还有自己的利益想法,还想着自己的前 途,就不能把国家整顿好。所以,这句话虽然在上九,但是"高 尚其事",也可以用在前面五根爻里面。我认为这是在整个蛊卦 里面非常重要的话。前面五根爻都是实际上的工作,着重在整顿。 这一爻则是哲学思想,指出整顿者应有的态度。

最后把蛊卦做个总结:

第一爻,要有责任心。

第二爻,方法要柔软。

第三爻, 面对困难, 要有担当。

第四爻,心胸要宽大,要给人家空间。

第五爻,要懂得用人才。

第六爻, 要提升自己的人格。

## 临卦(荁)第十九



扫一扫, 进入课程

临卦上面是坤,是地;下面是兑,是喜悦。坤是顺,顺着走,而喜悦。代表一种临的心境。临是什么,下面两根阳爻,上面四根阴爻,十二个月份里面,代表春天。下面是泽,泽不能离开地,所以也是互相依靠、互相比邻。"临"字在《易经》里面,常常是用于君主临幸到一个地方,去视察。这是主要的意思。另外一个意思则是代表春临大地,新气象。



临。元亨利贞, 至于八月有凶。

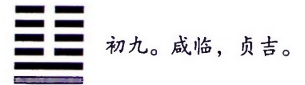
就卦辞来讲,"元亨",春临大地,一元复始。"亨",沟通。 万物产生,"利贞","贞"是指下面两根阳爻,它们是主爻,且 一直往上走,故要把握诚。"至于八月有凶",这个卦是代表二月, 到了八月就是秋天了,天气变了,所以有凶。也就是说,到了一 段时期以后,气候就会有变化,不是永远的春临大地,春天不会 永远留在人间。在《易经》里面,只有这个卦讲到了月份——八 月。大家可以看看下面这个表格,表里写了夏、商、周关于十二 个月对应的十二卦。这不是文王做的,而是汉代的象数学家做的, 后代讲述《易经》的常常用到这个表格。

夏商周三代十二月卦月份对比

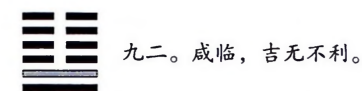
|   | 24 | 19 | 11 | 34 | 43 | 1  | 44 | 33 | 12 | 20 | 23  | 2   |       |
|---|----|----|----|----|----|----|----|----|----|----|-----|-----|-------|
|   | 复  | 临  | 泰  | 大壮 | 夬  | 乾  | 姤  | 逝  | 否  | 观  | 剥   | 坤   |       |
|   |    |    |    |    |    |    |    |    |    |    |     |     |       |
|   | 一月 | 二月 | 三月 | 四月 | 五月 | 六月 | 七月 | 八月 | 九月 | 十月 | 十一月 | 十二月 | 农历白武帝 |
| 周 | 1  | 2  | 3  | 4  | 5  | 6  | 7  | 8  | 9  | 10 | 11  | 12  | 始     |
| 萷 | 12 | 1  | 2  | 3  | 4  | 5  | 6  | 7  | 8  | 9  | 10  | 11  |       |
| 夏 | 11 | 12 | 1  | 2  | 3  | 4  | 5  | 6  | 7  | 8  | 9   | 10  |       |

《易经》的第二十四卦是复卦,阳爻在最下,上面五根阴爻; 然后第十九卦为临卦,下面两根阳爻,上面四根阴爻;接着是第 十一卦泰,下面三根阳爻,上面三根阴爻,阳爻在逐渐增多;第 三十四卦大壮,下面四根阳爻,上面两根阴爻;第四十三卦夬, 下面五根阳爻,上面一根阴爻;然后是乾卦,六根都是阳爻。你 看,阳爻从一根,变到六根。接下去,下面一根阴爻,上面五 根阳爻, 是第四十四卦姤: 下面两根阴爻, 上面四根阳爻, 是第 三十三卦遁; 然后阴爻增多, 下面三根阴爻, 上面三根阳爻, 是 第十二卦否;下面四根阴爻,上面两根阳爻,是第二十卦观;下 面五根阴爻,只有最上面一根阳爻,是第二十三卦剥;最后六根 全阴,是坤。这就是阴阳升降,十二个卦代表十二个月份。夏、 商、周历法不同, 夏代的历法, 复卦是十一月起算, 商代复卦是 十二月起算,周代复卦是一月起算。夏、商、周这三朝历史很长, 是中国历史上较长的朝代了。他们用的历法不同,每逢改朝换代 就改历法。现在我们要注意,《易经》是周文王时代的,所以用 的是周代的历法,复卦代表的是一月。周代的历法和我们现在用的阳历几乎相同。夏代的历法差了两个月,后来汉武帝把它当作传统历法,从汉武帝直到今天,我们的农历就是按照夏代的历法。大家可以看得出来,农历的过年,差不多是现在西方历法的二、三月。诸位要注意,凡是春秋战国的书,用的是周朝的历法,不是我们现在说的农历。比如《庄子·逍遥游》里说的六月,等于农历的三月。

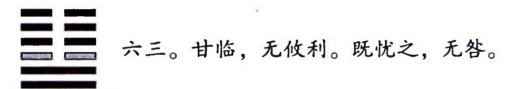
临卦卦辞所说的八月,如果用周代的历法,是三十三卦遁卦。 临卦是下面两根阳爻,遁卦是下面两根阴爻,遁就是逃离,是退避。所以说"八月有凶"。根据十二月卦,也就是临卦到了遁卦, 有大转变,两个阳转到两个阴,所以有凶。汉代很多象数之学就 搞错了,他们根据的是汉代的历法,而汉代的历法是夏朝的历法, 根据夏朝的历法来看周代的书,就差了两个月。很多人犯了这个 错误,卫礼贤的《易经》注,就把八月弄成了观卦,观卦是好的, 正面的,没有凶。很多学者看《易经》的十二月卦,往往忽视了 夏代和周代历法的不同。



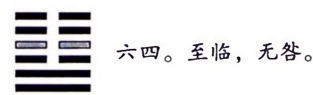
初九爻位正, 跟第四爻有相应。"咸临", "咸"实际上就是感。 三十一卦咸卦, 咸是感字没有心, 是无心之感, 有心就是有欲望, 把欲望加进去的感, 不是《易经》讲的感, 《易经》的感应是没 有心、没有欲望的。初九是阳爻, 春天来了, 阳气上升, 感应也来。 有感应的临, 贞是诚, 阳气发动, 故吉。



九二又是"咸临",也是阳爻,春临大地,阳气盛了,所以也是感应的临。但是它跟前面的有点不一样,初爻讲贞,这里没有"贞"字,但说"无不利"。传统的《易经》没有解释,我就想,这两根爻有什么差别呢?我的解释是,初九是发动时,讲贞,讲诚。初爻代表修德,修诚,第二爻除了修德之外,还要知识,因为到了地面上,所以无不利。要用了,讲利了,故有点不同。但这两根主爻的思想都是讲感应。

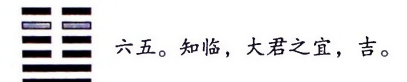


第三爻不好,原因是阴爻乘两根阳爻,又在内卦的上面,所以"甘临"的"甘"是负面的意思。何谓"甘临"?君主要去视察民情,只是为了听人民大呼万岁,讲好听的话给他听,等于是向民众求甘甜。第三爻的毛病就是寄托在外在的甘,寄托在别人讲好听的话。这种"临","无攸利",没有利。君主不要只想要人讲好听的话,"既忧之",既然去看人民,要有忧患的心情,以人民的疾苦为主,而不只是以听到人民的高呼为乐,所以要心怀忧患,则能无咎。

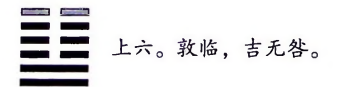


六四"至临", 就是亲自达到, 要亲自临, "无咎"。为什么

亲自临呢?比如一个公司的老板,他要了解公司的情形,只看报表,看不出问题。他必须要亲自去勘察,才能真正了解企业的实际情况。只看报表,有些是粉饰太平,有些是作假,都不真实。



第五爻是君主临,他要有智慧,故称"知临"。"知"字,在中国哲学里,有知识和智慧两个意思。智慧是后来印度佛学传来之后,我们把印度佛学的"般若"翻译成智慧,后来的智慧多半是印度佛学的思想。在中国传统中,只讲一个知或者是睿知,如《中庸》讲"唯天下至圣,为能聪明睿知,足以有临也"。"睿知",才能去考察人民。所以,君主要有智慧去临,才能看清楚。不然,糊里糊涂的,怎么能看清楚问题?有智慧地临,"大君之宜,吉",这才是伟大的君主,结果是吉。



上六"敦临","敦"就是敦厚,常和"诚"字通用。但是敦和诚也有不同,我做一个比较,"敦"是指地道,这个卦外卦是地,敦是指地。"诚"是指天道。《中庸》讲"诚者,天之道",这是第一点不同。第二点不同,"敦"有实体,地是实体的,诚是虚灵,天道是空的。第三点不同,"敦"是厚,坤是厚德载物。诚是明,诚则明,这是《中庸》讲的"诚明之道"。第四点不同,敦是代表性,本性敦厚;诚是代表神,精神。第五点不同,敦在身体上,

是指背,背上的肉很厚,但无感,却支撑着我们的整个身体。诚 多半在心上,诚其意,是代表心。第六点不同,敦是有为,诚是 无为。这就是诚和敦的不同。这里用了敦,就是说君主在这一爻 上,以敦厚的本性去靠近人民,才能"吉无咎"。

最后, 我把这六根爻做一个简单的总结:

第一爻,把握正道,就是诚。

第二爻, 讲和。

第三爻, 要有忧患意识。

第四爻, 要能够实践, 任何事情要落实。

第五爻, 要有智慧。

第六爻,以仁厚待人。

这是六根爻的一个简单的解释。但是我还要加一个说明,《易经》常常用我们的身体来讲六根爻。这个卦以我们的身体来讲,初九是从脚跟感应,天寒了脚趾会感到寒冷。九二多半是指腿部的感应,在这根爻上是无不利,因为动了。六三是意识,多半不好,因为我们的感情、欲望,都是意识的作用。六四,是指心,心动。六五是指我们的脑,是理智的。上六,是性。所以这六根爻,也可以用我们的身体去分析。

## 观卦(貳)第二十



扫一扫, 进入课程

观卦正好是临卦倒过来。临卦是两根阳爻在下面,观卦是两根阳爻在上面。观卦上面是巽,代表风;下面是坤,代表地。风在地上吹,风化万物,像春风一样,感化万物。这是观的意思。"观",本来的意思,是君主观察人民;临,是君主靠近人民。到人民那里去,要如何观察人民的生活,故临、观相连,临了之后,就要观。很多君主只是临幸而已,很快就离开了,跟人民生活一点关系都没有。文王讲的是君主临了之后,还要观,要深深地观,要能观察出人民的疾苦来。所以"观"是一个很重要的字。

"观"字,在《老子·第一章》就说:"常无欲,以观其妙;常有欲,以观其徼。""观其妙",是观道之妙,用无来观道之妙;"观其徼","徼"就是用,用有来观道之用。禅宗的憨山大师注《老子》一书中,就特别强调"观"字的重要性。后来的佛学也把"观"字看得非常重要,如"止观",即打坐。打坐的时候,先要集中精神,精神集中之后,内在的心就产生一种智慧。这个智慧就能够观照万物。外面的物是黑暗的,这个智慧就可以照破外面的黑暗。外面是无明的,这个智慧就能照破外面的无明。这在佛学里面被称为观照。在佛学里面有三种智慧,即三种般若。一种是实相,实体;一种是观照般若,就是用智慧看破外在的一切;还有

一种是文字,文字也是般若,佛的说法就是智慧照。止观,是打坐,打坐是内心产生的智慧。这是佛学的"观"。

在文王看来,"观"也有很深的意思,有宗教的意涵。常常 有同学说,《易经》没有宗教的作用,我就拿观卦来讲。我们道 教的庙, 称为道观, 观是可以做庙来讲的。观的作用, 首先, 我 们常常把观看成观察,好像观就是看,但观和看不同,看是用肉 眼去看, 观是用内心去观。《庄子·人间世》中就提到了"心斋", 庄子借孔子回答弟子颜渊的话说:"若一志,无听之以耳而听之 以心, 无听之以心而听之以气。听止于耳, 心止于符。气也者, 虚而待物者也。唯道集虚。虚者,心斋也。"也就是说,要用心 去听, 但心还是有问题, 要抓住一些东西, 就要用气, 要"听之 以气",气是"虚而待物"的。观也是一样,要用心去观,心有 时还是会有意识成见, 所以要用气, 观之于气, 用气就是用虚。 所以庄子还讲到"观化",观宇宙的变化、宇宙的变化就是气的 变化。有个很有趣的故事,说两个隐士在聊天,他们看着自然的 变化, 突然一个隐十发现, 自己身上长了一个瘤, 他就有点惊愕。 朋友就说,我们在观宇宙的变化,你怎么还在恐惧身上长瘤。他 说,不是,我不是怕身上长瘤,我们的生命是假借的,生者是虚, 宇宙的一切的变化是虚的, 现在我们看宇宙的变化, 万物都在 变化, 马死了变腐朽, 变成另外的东西。现在我们观宇宙的变化, 变化就到了我身上,我长了一个瘤,要面临死亡。朋友说,有什 么好可悲的, 因为这是变化。既然要观宇宙的变化, 就不要以自 己的生死为念,要将自己的变化和宇宙的变化打成一片,这就 是庄子讲的观化,观宇宙的变化,将自己和宇宙的变化打成一